

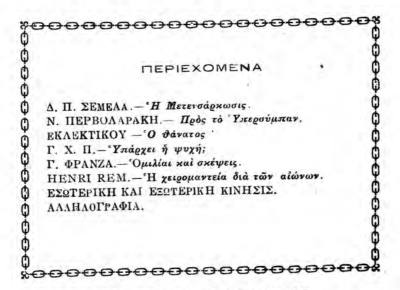
ΔΙΕΥΘΎΝΤΗΣ ΚΑΙ ΕΚΑΟΤΉΣ ΑΝΤ. ΧΑΤΖΗΑΠΟΣΤΟΛΟΥ

# EON

REVUE BI - MENSUELLE METAPHYSIQUE ET PHILOSOPHIQUE

12, RUE NAVARIN, ATHÈNES

Editeur-Directeur: A. HADJIAPOSTOLOU



TO TYANON AETTA 50



## ΔΙΕΥΘΎΝΤΗΣ ΚΑΙ ΕΚΛΟΤΉΣ ΑΝΤ. ΧΑΤΖΗΑΠΟΣΤΟΛΟΥ

Τὰ χειρόγραφα δημοσιευόμενα δέν ἐπιστρέφονται

#### **ТҮНДРОМЯ**І

'Εσωτερικοῦ Δρ. 12.--Αλγύπτου Γ, Δ. 50.--'Αμερικῆς Δολ. 2.50 Αί έπιστολαὶ ἐν γένει πρὸς τὴν διεύθυνσιν

A. II. ZEMEAA

## Η ΜΕΤΕΝΣΑΡΚΩΣΙΣ

"Ο «"Εων» είνε ὑπερήφανος ἀρχίζων σήμερον τὴν δημοσίευσιν τῆς βαθείας καὶ ἐμπεριστατωμένης μελέτης τοῦ πολυτίμου αὐτοῦ συνεργάτου κ. Δ. Π. Σεμελά. Τὸ θέμα τοῦτο τὸ ὁποίον ἐν Ἑλλάδι εἰνε ἄγνωστον ὑπὸ τὴν ἀληθῆ αὐτοῦ ἔννοικν, ἀναλύετκι καὶ ἐξετάζεται μὲ περισσὴν ἀκρίδειαν καὶ μὲ πλήρη γνῶσιν ἀπὸ τὸν συγγραφέα του. Ἡ μελέτη του αὐτη ἀνεγνώσθη ὑπὸ τῦπον δημοσίας διαλέξεως, ἐν Παρισίοις καὶ εἰς τὴν αίθουσαν τῆς Γεωγραφίας, 184, Boulevard Saint Germain, τὸν Ἰανουάριον τρέχ. ἔτους. Δὲν ἔχομεν, συνεπῶς, παρά νὰ συστήσωμεν θερμότατα ταύτην εἰς τοὺς φίλους μας, βέδαιοι, ἐκ τῶν προτέρων, ὅτι τὰ πορίσματα ἄτινα θὰ ἐξαγάγωσι, θὰ εἰνε ὼφελίμότατα.

Δὲν θὰ παύσω ποτὲ νὰ ἐπαναλαμδάνω ὡς πιστή ἢχὼ τὸ ἀθάνατον ἀξίωμα τοῦ Σωκράτους «\*Ανθρωπε, γνῶθι σαὐτόν».

Καὶ πράγματι, ποΐον θὰ ἢδύνατο νὰ εἶνε τὸ τελικὸν ἀποτέλεσμα τῶν προσπαθειῶν παντὸς ἀνθρώπου, ἐπιζητοῦντος τὴν γνῶσιν τῶν ὑπερόχων καὶ ἀνωτέρων μυστηρίων, χωρὶς προηγουμένως νὰ γνωρίση τοὺς νόμους οἴτινες δρῶσιν ἐφ' ἑαυτοῦ καὶ ἐπηρεάζουσι τὰ πεπρωμένα του. Πάντες σεῖς, οἴτινες ἐπιθυμεῖτε τὰς ἀνωτέρας γνώσεις, ἐγγράψατε διὰ παχέων γραμμάτων τὸ ἀθάνατον τοῦτο ἀξίωμα ἵνα τὸ ἔχητε πάντοτε πρὸ ὀφθαλμῶν.

Πιστεύσατέ με, τὸ ἀποτέλεσμα θὰ είνε εὐχάριστον καὶ ἡ πρᾶξις αὕτη θὰ ἔχη νὰ κάμη ἐπὶ τῆς σταδιοδρομίας σας ὡς-ἀνθρώπου

καὶ μύστου.

Μετὰ τὴν συμδουλὴν ταύτην, τὴν ὁποίαν θεωρῶ πολύτιμον δι' ὅλους, ἄς ἔλθωμεν εἰς τὸ θέμα μας, τὸ ὁποῖον συγκεφαλαιοῦται ὑπὸ διαφόρους ἀπόψεις, τὸ ἀνήσυχον δηλονότι πρόδλημα τῆς

μετενσαρχώσεως.

Ή μετενσάρχωσις είνε πραγματικόν γεγονός; Είνε, μήπως, τὸ ἀποτέλεσμα χερδοσκοπίας τοῦ ἀρχαίου κλήρου καὶ συνεπῶς μία ἀπλῆ θεωρία; Καὶ εἰς τὴν πρώτην περίπτωσιν, δύναται ν' ἀποδειχθῆ διὰ γεγονότων, ἐκδηλώσεων ἢ ἄλλων σημείων, ἰκανοποιούντων τὴν λογικὴν καὶ τὸν νοῦν;

Αὐταὶ είνε αἱ ἀπόψεις ποῦ θὰ ἀντιμετιοπίσωμεν διὰ τὴν λύ-

σιν του προδλήματος.

Ή ζωή, ή έξαχολουθητική και αίωνία αυτη ίνησις ή δποία δονει την ύλην είς το δημιουργημένον Σύμπαν, ή όποία την άλέθει έντος ἀοράτων μύλων, ή όποία την έχμηδενίζει διά νὰ της δώση νέας μορφάς, ή όποία την καταστρέφει διά νὰ την ἀναστήση ύπο νέαν δψιν, ή ζωή αυτη, έχπληρουσα τον αιώνιον σχοπόν της, ένεργει όμοίως και έπι μορφής έχ λεπτοτέρας ουσίας; ένεργει τάς ίδιας μεταλλαγάς έχει, δπως έδω χάτω;

Συνολικῶς, ὁ Νόμος τῆς Ζωῆς καὶ τοῦ Θανάτου εἶνε νόμος ἐνεργῶν ἐφ' ὅλων τῶν πεδίων τοῦ ὄντος διὰ τοῦ τρόπου ποῦ ἐνερ-

γεί ἐπὶ τῶν πεδίων τοῦ μὴ ὄντος;

'Ιδού άρκετὰ έρωτήματα που θέτω.

Έκ της φύσεως τοῦ θέματος τὸ ὁποτον προτίθεμαι νὰ διαπραγματευθώ σήμερον, θὰ ἔχω ὑπ' ὄψιν ὡς ὁρίζοντα ἐρεύνης τὸν ἄνθρωπον καὶ τὴν φύσιν του καὶ σᾶς λέγω ὅτι, ἡ ἀνθρωπίνη ὅπαρξις συνίσταται ἐκ δύο ἀρχῶν: τῆς ἀρχῆς Είναι, κοινῶς καλουμένης Πνεῦμα καὶ τῆς Μὴ — Είναι, κοινῶς καλουμέτης Υλης.

'Αρχικῶς τὸ Είνε καὶ τὸ Μὴ—Είναι, ἐντελῶς κεχωρισμένα, ἢγνοοῦντο, διότι τὸ πρῶτον ἔχον τὸ προτέρημα νὰ γνωρίζη, εὑρίσκετο ἐν μονώσει τοῦ Μὴ - Είναι καὶ ὅτι τὸ δεύτερον ἔχον τὴν ἰδιότητα τῆς τάξεως, εὑρίσκετο καταδικασμένον μακρὰν τοῦ Είναι,

είς την χαώδη άταξίαν.

Είνε τοῦτο προμελέτη, λάθος ἢ παρχφθορά; Είνε δπερτάτη ἀντίληψις, πρώτη θέλησις ἢ ἔπιθυμία, ἤτις ἔκαμεν ὥστε τὸ ὧὸη-γημένον, κατευθυνθὲν ἢ ὧθηθὲν ἔκ τῆς ἀνωτέρας καταστάσεως τῆς συνειδήσεως του, Είναι,νὰ προδληθἢ εἰς τοὺς κόλπους τοῦ Μὴ — Είναι;

"Η σύγχρουσις, λέγουσιν αί διηγήσεις, ή προκληθείσα έκ τῆς προδολῆς ταύτης, ἦτο φοβερὰ καὶ τὸ Μή—Είναι ἢναγκάσθη νὰ ἐξέλθη τοῦ χάους διὰ τοῦ προσεταιρισμοῦ τῶν ἀτόμων του καὶ ἐκ

της ἀπολύτου ἀταξίας, ήναγκάοθη νὰ ἐκδηλώση την τάξιν είς

τινας των έχφάνσεών του.

Έχ της συγκρούσεως τον δύο τούτων άντιθέτων όρχων, έγεννήθη τρίτη τις άρχη διατηρούσα τὰς χτηθείσας μορφάς ἐκ τῆς πάλης.

Ή τρίτη αθ:η άρχη ήτις είνε το παθητικόν Είνοι, καλείται

χοινώς ψυχή.

Ο άνθρωπος λοιπόν, το μόριον τοῦτο τοῦ Σύμπαντος ἐπὶ τῆς γῆς ὅπως καὶ ἀλλοῦ, σύγκειται ἐκ τῶν τριῶν τούτων ἀρχῶν ἤτοι : Ἐνεργητικὸν καὶ γεννητικὸν Είναι.

Παθητικόν η γόνιμον Είναι.

Καὶ τὸ Μή - Είναι, ἀρχήν οὐδετέραν καὶ δεκτικήν.

Αί τρεϊς αύται άρχαι τοῦ ἀνθρώπου, ἐκδηλοῦσι τέσσαρας καταστάσεις.

Τὸ Ἐγώ, εύρισκόμενον ἐκείθεν τοῦ ἐνεργητικοῦ Είναι.

Τὸ Νοητικόν, εύρισκόμενον ένθεν τοῦ ἐνεργητικοῦ Είναι καὶ ἐκείθεν τοῦ παθητικοῦ Είναι.

Τὸ αίσθητικόν, εύρισκόμενον ἔνθεν του παθητικου Είναι καὶ

έχειθεν του Μή-Είναι.

Καὶ τὴν αἰθερίαν ἢ νευρικὴν κατάστασιν (διὰ νὰ μεταχειρισθῶ γνωστὴν ἔκφρασιν εἰς τὴν κοσμικὴν θεωρίαν) καὶ ἤτις εἰνε ἔνθεν τοῦ Μὴ—Εἰναι.

Συγκεφαλαιωτικώς δ άνθρωπος σύγκειται έξ 7 έξωτερικο-

τήτων, έξ ων βάρχαι του Είναι και 4 καταστάσεις του Είναι.

Θὰ ἦτο μακρολογία νὰ εἰσέλθω εἰς τὰς λεπτομερείας τῆς θεωρίας τῆς Κοσμογονίας κοὶ ᾿Ανδρογονίας. Σταματῶ ἐδῶ, ἔτοιμος νὰ λάδω πάλιν τὸν λόγον ἐπὶ τῶν ζητημάτων τούτων εἰς τὰς προσεχεῖς μου διαλέξεις καὶ τοῦτο ἵνα μὴ ἀπομακρυνθῶ τοῦ θέματός μου.

Ή σύστασις τοῦ ἐνσαρχωμένου ἀνθρώπου καὶ ζῶντος εἰς τὴν δημιουργίαν εἰνε ἡ περιγραφεῖσα. Ἰδωμεν τώρα, τί γίνεται κατὰ τὴν στιγμὴν τοῦ θαιάτου δηλ. τὴν στιγμὴν πράξεως δυσαρέστου, εἰς τὴν συστατικὴν κατάστασιν τοῦ ἀνθρώπου ὅπως τὸν περιεγρά-

ψαμεν.

Θά ήτο φυσικόν νά θεωρήσωμεν δτι εξι θάνατος, κατά τὴν θεωρίαν, μᾶς δίδει τὸ θέαμα ένὸς ἀποχωρισμοῦ τοῦ Είναι ἀπὸ τοῦ Μἡ—Είναι καὶ ἡ ἀντίληψις αῦτη κατέστη τρόπον τινα παράδοσις

είς τον βέδηλον κόσμον των Θρησκειών.

Ή ψυχή ἐγκαταλείπει τὸ σῶμα τὸ πνεῦμα ἐγκαταλείπει τὴν ὅλην είνε αὐται ἐκφράσεις ἐγκλείουσαι μεγάλην παραδοξότητα, διότι, πῶς εἰς τὸ δημιουργημένον Σύμπαν τοιοῦτος ἀποχωρισμὸς δύναται νὰ γίνη χωρὶς νὰ θίξη τὴν κατάστασιν τοῦ Είναι καὶ τῆς πρώτης Αἰτίας;

Τὸ ἀχίνητον πτῶμα ποῦ ἐχτείνεται πρὸ ἡμῶν, κατ' ἐπιφάνειαν ἐστερημένον χινήσεων, κατέχει ἐν ἑαυτῶ τόσην ζωήν, ὅσον ἔν φυτὸν καὶ περισσοτέραν ζωήν ἑνὸς ὀρυχτοῦ. Τὸ φαινόμενον λοιπόν, του θανάτου, δεν είνε τὸ γεγονὸς ένὸς ἀποχωρισμοῦ δύο ἀρχῶν ἀποτελούντων τὸ Σύμπαν, ἀλλὰ ἡ ἀποχώρισις μιᾶς ἐπιζωῆς, κατοικούσης εἰς σχῆμα ζωῆς.

Δὲν πρόχειται νὰ σᾶς ἀναφέρω τὰς ἀχάρπους προσπαθείας τῶν ἀλχημιστῶν, χημιχῶν χαὶ φυσιχῶν ἴνα φονεύσωσι τὴν ὅλην.

Ο θάνατος, συνεπώς, δύναται νὰ δμοιωθή πρὸς ὑποθαλάσσια φυτὰ (ὅπως τὸ κοράλι) τὰ ὁποῖα ἀνήκουν εἰς δύο βασίλεια, τὸ ὀρυκτὸν καὶ τὸ φυτικόν, εἰς τὰ ὁποῖα χάρις εἰς τὸ σπέρμα ποῦ ζή, γονιμοποιοῦνται καὶ αὐξάνονται καὶ μόλις τὸ σπέρμα τὰ ἐγκατα-λείψει, μένουν στεῖρα καὶ ἀναλλοίωτα μέχρι τῆς στιγμῆς καθ' ἢν ἡ ἀνθρωπίνη χεὶρ τὰ ἀποσπᾶ διὰ νὰ τὰ κρεμάση εἰς τὸν λαιμὸν τῶν γυναικῶν, ἢ μέχρι τῆς στιγμῆς κατὰ τὴν ὁποίαν ἡ ζωή, ἡ ἀένναος αὕτη κίνησις, τὰ θίξη διὰ νὰ τὰ ἀποχωρίση καὶ νὰ τοὺς δώση νέον σχήμα.

Ο θάνατος, λοιπόν, παρὰ τῷ ἀνθρώπφ δὲν είνε τίποτε ἄλλο, παρὰ ἡ ἀποχώρησις αὐτοῦ τοῦ ίδίου ἀνθρώπου ἀπὸ τὸ ὀρατόν

περιχάλυμμά του, πρός άγνωστα πεπρωμένα.

Ο ἀποσαρχωθείς ἄνθρωπος σύγκειται ὅπως καὶ ὁ ἐνσαρχωμένος, ἐκ τριῶν ἀρχῶν καὶ τεσσάρων καταστάσεων, αἴτινες δύνανται νὰ διατηρήσωσι, μετὰ τὸν θάνατον, εἰς τὸ κέντρον τῆς τετάρτης καταστάσεως, τὸ σχήμα τοῦ περικαλύμματος τὸ ὁποῖον πρὸ ὁλίγου ἐγκατέλειψε.

Ο ἀποσαρχωθείς ἄνθρωπος, δὲν είνε ἀχόμη ἀναλλοίωτον καὶ αἰώνιον σχήμα καὶ εύρισκόμενος ἔξω τοῦ ὁλικοῦ περικαλύμματος, ὑπόκειται είς νέον ἀποχωρισμόν, ὅστις, τὴν φορὰν αὐτήν, δύνατοι νὰ είνε ἀπαίσιος διὰ τὴν κατάστασιν τοῦ Ἐγὼ τοῦ Είναι του.

Οὕτω, αὶ διάφοροι ἐμφανίσεις ἀνθρώπων θανόντων, οἵτινες ἐσύχνασαν ἐπὶ αἰῶνας τοὺς ζῶντας, αἱ διὰ μεσαζόντων ἐμφανίσεις, αἱ ἐμφανίσεις τῶν ἐκστατιχῶν, αἱ ἀπότομοι καὶ ἄνευ ἀφορμῆς ἐμφανίσεις, δὲν εἶνε καθόλου ἀπόδειξις τῆς ἀθανασίας τοῦ ἀνθρώπου μετὰ τὴ. ἀποσάρχωσίν του, διότι, ὅπως ἡ παρουσία ἑνὸς ἀνθρώπου μεταξύ μας, ἐπὶ σειρὰν ἐτῶν, δὲν ἀποδειχνύει τὴν . ἀθανασίαν του, οῦτω καὶ ἡ ἐκδήλωσις ἑνὸς ἀποσαρχωθέντος ἀνθρώπου πρὸς τοὺς ζῶντας, δὲν δύναται νὰ εἶνε ἀπόδειξις τῆς ἀθανασίας του.

('Η συνέχεια είς τὸ προσεχές)

## ΠΡΟΣ ΤΟ ΥΠΕΡΣΥΜΠΑΝ

Τί πρός ήμᾶς, ἐὰν τὸ σύμπαν είνε ἀπέραντον, ἀτελεύτητον.. Μᾶς ἀρχεί τὸ όμοούσιόν του.

Ελθετε νὰ διατρέξωμεν τὰς ἐπτάσεις του ἄνευ πόνου. Μικρὰ πίστις ἐπὶ τὴν σκέψιν τῆς μετοχῆς, τῆς ὁμοιοκοινωνίας ήμων μεθ' όλων των ίδιοτήτων του, άρα και του ἀπεράντου και του ἀτελευτήτου, και ίδου ήμεις εν τῷ σύμπαντι και τὸ σύμπαν εν ήμιν.

Η νόησίς του, ή ἔχφρασίς του, ό ἀντικατοπρτισμός του.

Ένατενίσωμεν πρός στιγμήν εως των έγκάτων του εί-

Τὸ ὑλικὸν Πᾶν, ἐν πνευμαικῆ σκιαγραφία.

ήμων, ή ελξις του, εν τη θελήσει ήμων ο ουθμός του εν τη νοήσει ήμων, ή ελξις του, εν τη θελήσει ήμων ο σχοπός του, εν τη

έξελίξει ήμων.

'Ιδού ὡς τὸ ἀχανὲς τὸ ἀσύλληπτον διάστημα τῆς ὁπάρξεώς μας. "Ομοιοι ἀστέρες, ἀγνώστου παρελθόντος, ἀγνώστου μέλλοντος, πλήν — φωσφορίζοντες γεννεαὶ χόσμων πλημμυρούσι τὸ σχοτεινὸν διάστημα τῆς παναρχαίας ζωῆς μας φωσφορίζοντες πρὸς ἔρευναν.

'Ιδού ή μικρά ήμων γη, εἰς τὴν μεγάλην ήμων καρδίαν, μεγάλην, διὰ τὴν ἔκτασιν τῆς ἀγάπης πρὸς τὴν ζωήν, που μετά

πόνου παρέχει έχείνη.

Πλήρης όμοία όργανική σύνθεσις είς τήν γην και είς τήν καρδίαν όμοια και ή μηχανική τούτων λειτουργία κίνησις, θερμότης, ισοροπία.

Ίδοδ δ μέγας ήλιος, είς τον μικρόν ήμων Νούν μικρόν μέν

έλέγχοντα όμως τὸ ἀστρον τῆς ἡμέρας.

Είς τὸν νοῦν, ὡς ἐν τῷ ἡλίφ, πλάνητες σκέψεις καὶ άπλανεῖς

περιχοσμούσι την τροχιάν του.

Νεφελώματα ίδεων, διάττοντες ίδεων, βολίδες ίδεων, δλα συντρίμματα και συλλήψεις κόσμων έλλολοδιαδεχομένων την αὐτήν δρμήν, τον αὐτον ρυθμόν, την αὐτην έλξιν, τον αὐτον σκοπόν.

'Αλλά τίνα σχοπόν ;

Μήπως δγκος τις έκ τῶν ἐν τῷ χάει παταγωδῶς κυλινδουμένων ἀστέρων, ἐφάνη ποτὲ ἄξιος μιᾶς τοιαύτης ἀνθρωπίνης σκέψεως ἐν τῇ ἐκφράσει δι' ὅλων τῶν δυναμικῶν αὐτοῦ μέσων, τοῦ σκοποῦ δι' ὅν ἐπλάσθη κινεῖται καὶ θὰ κινεῖται;

Οὐδέποτε!

'Ακαταλόγιστος, ἄνευ έλευθερίας, στεϊρος πρὸς ἀναπαραγωγωγὴν, ἀναλύεται ὅπως συνεπήχθη, ὑπὸ τῆς ἀνάγκης τῆς ἐξυπη-

ρετήσεως, άνωτέρας τινός σχέψεως.

Ο μικρός διως ἀνθρώπινος ἐγκέφαλος, ἄν καὶ όμοούσιον πλᾶσμα ένὸς ἀπροσμετρήτου ἀλλ' ἀπερισκέπτου ἀστέρος, δύναται διὰ τῆς ἀναδημιουργικῆς αὐτοῦ ἰδιότητος — ἰδέας — νὰ διατρέξη ἐπὶ τὸν σκοπὸν τοῦ σύμπαντος, ἄνευ πλάνης, ὡς διέτρεξε καὶ ἐπὶ τῶν ἐκτάσεών του, ἄνευ πόνου.

Κατά τουτο ύπερέχομεν του Σύμπαντος, καί ἐπὶ τὴν ὑπεροχὴν ταύτην διαφαίνεται ποιά τις μεταφυσική τῆς ἰδέας προέλευσις.

Η ίδία λοιπόν πίστις έπὶ τὴν σχέψιν τῆς μετοχῆς, τῆς όμοι-

οχεινωνίας του φυσιχού ήμων ίδεωδους μετά του μεταφυσιχού τοιούτου, (του στηριζομένου έπὶ τῆς βεβαιότητος του ἀπολύτου ἐν
παντὶ) καὶ ἰδού ήμεῖς ἐν τῷ λόγῳ τῆς ὑπάρξεως ποὸς ἀπόλυτον
δρᾶσιν, ἐν πάση σφαίρα ζωῆς (ὑλικῆς—τῆς τοῦ σύμπαντος, πνευματικῆς—τῆς τοῦ ἐγώ, ἰδανικῆς—τῆς τοῦ ὑπερσύμπαντος) καὶ
ἰδοὺ τὸ σύμπαν ἐν τῷ λόγῳ τῆς ἐξυπηρετήσεως ἡμῶν πρὸς τοῦτο.

"Αρα, τί πρὸς ήμᾶς ἐὰν τὸ Σύμπαν είνε ἀπέραντον, ἀτελεύτη.

τον, έστω και όμοςύσιον.

Είνε, ώς σκιερά μικρογραφία, του έν ήμιν άντικατοπτριζομέ.

νου Υπερούμπαντος του ύπερουσίου.

"Ελθετε νὰ διατρέ ωμεν τὰς ἐκτάσεις τούτου, ἔστω καὶ πο-

VOUVTEC.

Ο Πόνος ούτος θέλει είσθε ό καὶ θεράπων της πλάνης, ἀναζητούντων τοῦ Παντός τὸ αἴτιον, οὐχὶ ὑπεράνω της σκέψεως ήμῶν οὐχὶ κὰν ἐν ήμιν, ἀλλ' εἰς τὸ ὑποτασιόμενον τῆ σκέψει ήμῶν, ἄξιον πρὸς τοῦτο νὰ κληθη — Ὑποσύμπαν.

N. ПЕРВОЛАРАКНЕ

#### ENI THE ZOHE

## O GANATOE

Που βαίνομεν ; Ίδου τὸ ἐρώτημα που μᾶς ἄγει εἰς ἐν τρί-

λημμα ἀπό του όποίου πρέπει νὰ ἐξέλθωμεν.

"Ο Θάνατος, άνεξαρτήτως τῆς σχοπιμότητός του, μᾶς χάμνει νὰ ἐξετάσωμεν μέλλουσαν ζωὴν ἢτις δύναται νὰ εἶνε ἢ πνευματική αὐτοσυναίσθησις τοῦ ἐγώ μας ἄνευ τῆς ὅλης ἢ μεταδολὴ τοῦ ἐγώ μας εἶς ἕτερον τοιοῦτον, ἢ τελεία ὁλοποίησις τοῦ ἀτόμου μας. 'Αλλ' ἵνα ἀπαντήσωμεν ἢ μᾶλλον συμπεράνωμεν μετὰ πεποιθήσεως θὰ χρειασθἢ βάσις, ἐφ' ἢς θὰ στηριχθωμεν. Καὶ εἶνε ἀνάγχη πρῶτον νὰ ἔξετασθἢ τὸ αἴτιον τοῦ θανάτου, ἡ ἀφορμὴ αὐτοῦ, δεύτερον τὰ εἴδη αὐτοῦ καὶ τὰ φαινόμενα τῶν χυριωτέρων τοῦ θνήσχοντος σώματος μερῶν.

Έλν ἐυδαθύνωμεν καὶ ἀναμετρήσωμεν ὅλα τὰ ὅρια ὑφ' ἄ ζη μία ὅπαρξις θὰ δυσκολευθῶμεν νὰ δεχθῶμεν ἀν αὅτη ἐπλάσθη μᾶλλον διὰ νὰ ζήση ἢ διὰ ν' ἀποθάνη. 'Αλλ' ἄραγε τοῦτο συμδαίνει μόνον εἰς τὰ ὀργανικὰ ὅντα, ἢ καὶ εἰς ὅλην τὴν ὅλην μεταξὸ τῶν μορίων της ; ἢλεκτρικὸν στοιχείον οῦ ἢνώθησαν οἱ δύο πόλοι, μετὰ παρέλευσιν χρόνου παύει τοῦ νὰ εἰνε ἢλεκτρικόν. 'Η θερμότης τῶν οὐρανίων σωμάτων ὀλίγον κατ' ὀλίγον ἐγκαλείπει ταῦτα καὶ γίνονται ὄγκοι νεκροί, ὄγκοι ἀκατοίκητοι. 'Επομένως ὁ θάνατος εἰνε παντοῦ καὶ πάντοτε ἀλλ' ἐπίσης καὶ ἡ ζωὴ εἰνε παντοῦ καὶ πάντοτε. 'Αρα καὶ τὸ αἴτιον τῆς ζωῆς εἰνε

όμου μετά του θανάτου. Εἴπομεν δὲ άλλαχου ὅτι τὸ αἴτιον τῆς ζωῆς εἶνε ἡ ἀλληλεπίδρασις διαφόρων δυνάμεων τῆς ὕλης: δὲν εἶνε δὲ δυνατὸν ἢ καὶ τὸ τοῦ θανάτου αἴτιον τοιοῦτον περίπου νὰ εἶνε. Δέον ὅμως νὰ όρισθη ἡ ἀλληλεπίδρασις αὕτη καὶ νὰ εύρεθη ἡ διαφορὰ ταύτης ἀπὸ τὴν τῆς ζωῆς.

Ή περὶ ἐναντιότητος θεωρία τοῦ ᾿Αριστοτέλους (ὅρα μικρὰ φυσικὰ «Περὶ Μακροδιότητος») είνε ἀπλατής διότι πᾶσαι αἱ δυνάμεις δὲν ἔχουσι καὶ τὰς ἐναντίας των π. χ. ἐναντία τῆς δυνάμεως τοῦ διαιρετοῦ ἢ τοῦ ἀδιαχωρήτου δὲν ὑφίσταται, ἐπίσης ἡ ἔλξις δὲν ἔχει δύναμιν ἐναντίαν καὶ πλεῖστα ἄλλα. Ἐπίσης δὲ είνε ἀδύνατον ὁ θάνατος νὰ προέρχεται ἐκ τῆς συγκρούσεως τοῦ θερμοῦ πρὸς τὸ ὑγρὸν διότι ἀφ᾽ ἐνὸς μὲν ταῦτα εὑρίσκονται πάντοτε ἐν ὡρισμένη ἀναλογία καὶ μεταξύ των καὶ πρὸς τὰ λοιπὰ τοῦ σώματος στοιχεῖα ἐξ ἄλλου ὅπως λέγει ὁ ᾿Αριστοτέλης ὅτι τὸ θερμὸν καὶ ὑγρὸν μεταδάλλονται εἰς ψυχρὸν καὶ ξηρὸν ὅπερ εἶνε φαινόμενον τοῦ θανάτου αὐτὸ τοῦτο λέγω ἀποδεικνύει ὅτι τὰ δύο πρῶτα δὲν μετεδλήθησαν μόνα των εἰς τὰ δύο δεύτερα άλλὰ ἄλλη τις δύναμις τὰ ἔφερε εἰς τὴν κατάστασιν ταύτην. Τοῦτο δὲ εῖνε κατάδηλον διότι ἄλλως τίθεται τὸ ζήτημα ἀν τὸ πῦρ τρώγει τὸ ὕδωρ ἢ τὸ ὕδωρ τὸ πῦρ.

Τὸ αἴτιον τοῦ θανάτου είναι ἄλλό τι κατά τὴν πορείαν τῆς ζωής το σωμά μας δέν μένει το αύτο αύτη ή αίώνιος άλλαγή των στοιχείων δι' άλλων όμοίων των, αὐτή είναι κυρίως καὶ ή άφορμή του θανάτου. Ἡ μεταβλητότης αυτη σαλεύει τὰς διαφόρους άναλογίας τῶν τοῦ σώματος στοιχείων αιτινες άναλογίαι, δρίζουσιν τὸ είδος αὐτοῦ καὶ είναι ἐν μέρει σταθεραί, Είνε δὲ δεδαίως και άλλα: άφορμαι άλλ' ούχι άξιας λόγου, ώς ή έξερχομένη όλη ή τὸ περίττωμα, ή δαρύτης, ή έξαγωγή δυνάμεων κλπ. Πᾶσαι δμως αί άνωτέρω πηγάζουσι έχ δύο στοιχειωδών τάσεων τῆς ζωῆς ἤτοι τῆς προλήψεως καὶ τῆς ἐξαγωγῆς, αἴτινες δὲν εἶναι ἐναντίαι μεταξύ των, ώς φαίνονται άλλα άλληλοεξηρτημέναι. Καὶ θὰ ήθελε δέ τις βεβαίως έρωτήση πόθεν προέρχονται αί δύο αύται τάσεις; Αί τάσεις αύται δὲν προέρχονται, άλλ' είναι αὐταί καθ' ἑαυτάς ή συνοχή των μορίων των είδων της ύλης, έξ ής, ένεκα της διαφορᾶς της όλης προχύπτει και ή ἀποχή, άλλα ἀμφότεραι μὲ ώρισμένην άρμονίαν ένεκα τῆς ἀναλογίας τῶν στοιχίων πρὸς άλληλα.

Τὰ δὲ εἴδη τοῦ θανάτου εἶναι τόσα ὅσα καὶ τὰ αίτια τὰ προκαλοῦντα αὐτὸν ἤτοι Θάνατος ἐκ γήρατος, νόσου, τυχαῖος ἢ ἐξ ἐξωτερικῆς αἰτίας κ.λ.π. ἄτινα ὅμως δὲν ἔχουσι καμίαν σχέσιν ἐπὶ τοῦ προκειμένου, ἄλλως τε πάντα ταῦτα τὰ εἴδη εἰς ἕνα σκοπὸν καταλήγουσι.

Καί νον παρατηρήσεις γενόμεναι είς τάς τελευταίας στιγμάς θνήσκοντος άτόμου θά μᾶς ἀποκομίσωσι τάς έξης περίπου άληθείας. Τὸ νευρικὸν σύστημα,τὸ λογικὸν σύστημα καὶ ή συναίσθησις τοῦ έγὼ όλοὲν ἐξασθενοῦσι' τοῦτο δὲ είναι συνέπεια τής μή με-

ταδάσεως και κυκλοφορίας ἐπαρκοῦς αἵματος ἐν τῷ ἐγκεφάλῳ, ὅπως συμδαίνει και καθ' ὕπνον. Ἔπειτα ἐπέρχεται ἡ ἐξασθένησις και εἰς τὸ γαγγλικὸν σύστημα ὁπότε πλέον ἐπέρχεται τὸ τέλος.

Τὸ τέλος αὐτὸ ἐλευθέρως ἐξεταζόμενον, εἶναι μία μεταδολή, τὸ δὲ σῶμα μόνον κατὰ τὴν καθολικότητα τῆς ὅλης του ἐδλάφθη κατὰ τὴν μερικότητα ὅμως ἡκολούθησε τὸν μέγιστον φυσικὸν νόμον, τὸν νόμον τοῦ Lavoisier, καθ' ὅν τίποτε δὲν καταστρέφεται ἐν τῷ φύσει οὕτε ὅλη οὕτε δύναμις.

Ή μεταδολή δμως της καθολικότητος του ἀτόμου ἀναγκαίως

θά μεταβάλη και τὸ ποιὸν τῆς λεγομενης ψυχῆς.

Δ: ότι ἔστω σώμα τι ὀργανικὸν ἀποτελούμενον ἐκ τῶν στοιχείων Α, Β, Γ καὶ Δ. Ἡ ψυχὴ αὐτοῦ ἔχει σχέσιν πρὸς τὰ στοιχεία ταῦτα οἰκν σχέσιν ἔχουσι αἱ δυνάμεις τῶν στοιχείων πρὸς τὰ στοιχεία ἀπολύτως νοούμενα, διότι ἄλλο τι δὲν δύναται νὰ είναι ἡ ψυχή.

Τούτου τιθεμένου, έρχόμεθα είς τὰς διατάξεις τῶν ἄνω στοιχείων ἐν ἀναλογία πρὸς τὸ σῶμα. Ἡτοι ἔστω τὸ σύνολον τῶν διατάξεων τῆς ὅλης ταύτης ὅπερ σύνολον συνιστᾶ τὸ σῶμα (A,B),

 $(A,\Gamma)$ ,  $(A,\Delta)$ ,  $(A,B,\Gamma)$ ,...

Τὸ αὐτὸ σύνολον τῶν διατάξεων τῶν δυνάμεων τῆς ἄνω ὅλης θὰ εἰναι ἡ ψυχή. Ἐὰν λοιπὸν διὰ τοῦ θανάτου ἀλλοιωθῶσιν αῖ διατάξεις τῆς ὅλης ἢτοι γίνωσιν ἔστω  $(A,\Gamma)$ ,  $(A,B,\Delta)$ ,  $(A,\Gamma,\Delta)$ , χ.λ.π. τότε ἀναγχαίως θὰ ἀλλοιωθῆ καὶ τὸ σύνολον τῶν δυνάμεων

άρα και ή ψυχή.

"Η δὲ ἐνσκήψασα θεωρία τῆ; μετεμψυχώσεως ἀνέκαθεν καὶ νῦν, ἢτις εἴναι μῖγμα δλισμοῦ καὶ πνευματισμοῦ δὲν γνωρίζω κατὰ πόσον εἰναι ἀξία ἐξετάσεως. Πιστεύουσι ἀναλλοίωτον κοθολικότητα ψυῆς, ἀλλὰ θέλουσι νὰ φεύγη ἀπὸ τὸ ἕνα σῶμα καὶ νὰ πηδᾶ εἰς ἕνα ζῶον ἄρτι γεννηθέν, εἰς ἕνα πῶλον π.χ. τοῦτο εἶναι βέδαια πολὺ ἀστεῖον. "Αλλ" ἡ ἀπόδειξ:ς; "Ως ἐπιχειρήματα ἀκούομεν κᾶτι δυσεξήγητα πράγματα ὅπως π.χ, ὅτι μερικοὶ ἄνθρωποι ἔχουν πρόσωπον πιθηκοειδὲς ἢ κυνοειδὲς ἢ καὶ ὀνοειδὲς, ἐπίσης ἡ θεωρία τῆς ὑπάρξεως ἐμφύτου (διότι δυσκολεύουνται τινὲς νὰ παραδεχθῶσιν ἐμπειρίαν καὶ κληρονομικότητα) καὶ ἄλλα διάφορα ἄτινα ὅμως κατακρημνίζονται καὶ ἀπὸ τὴν ἐλαφροτέραν αῦραν.

Τό τελικόν συμπέρασμα περί μελούσης ζωής κατόπιν τῶν ἀνω-

τέρω είναι εύχολον νὰ ἐξαχθή.

Καὶ τελευταίον ἔχομεν νὰ εἴπωμεν ὀλίγα τινὰ περὶ τῆς σχοπιμότητος τοῦ θανάτου. ᾿Αρχὴν καὶ τέλος εἰς τὸν κύκλον τῆς ζωῆς
καὶ τοῦ ὁανάτου δὲν δυνάμεθα νὰ νοήσωμεν. τῆς ζωῆς ἀναγκαῖον
ἐπακολούθημα εἰναι ὁ θάνατος τοῦ δὲ θανάτου ἡ ζωή. ἐπειδὴ δὲ
αὐτὸς ὁ κύκλος γυρίζει περὶ τὸ αὐτὸ κέντρον καὶ μὲ τὴν αὐτὴν
ἀκτίνα εἰναι ἀδύνατον νὰ νοήσωμεν ὅτι ὑπάρχει σκοπιμότης εἰς
δλην αὐτὴν τὴν ταχεῖαν περιστροφήν.

## ҮПАРХЕІ Н ЧҮХН;

Τὴν ὕπαρξιν τῆς ψυχῆς διημφισβήτησαν οἱ ὀπαδοὶ τοῦ Ὑλισμοῦ καὶ τῆς θεωρίας τῆς Αγνωσίας, οἱ κοινῶς καλούμεναι Αγνωστικισταί. Κατὰ τοὺς πρώτους ὁ ἄνθρωπος εἶνε ἀπλῶς ὁλίγη ἀργανωμένη ῦλη, ἀπὸ τὴν ὁπιίαν ἀποκλείεται ἐν γένει τὸ λεγόμενον πνευματικὸν στοιχεῖον. Κατὰ τοὺς δευτέρους δὲν δυνάμεθα νὰ ἀποφανθῶμεν περὶ τῆς ὑπάρξεως πνευματικῆς οὐσίας, ἀφοῦ τὰ γνωστικὰ μέσα, τὰ ὁποῖα διαθέτει ὁ ἄνθρωπος, ἤτοι αἱ ὑλικαί του

αισθήσεις, τίποτε δὲν μᾶς λέγουν περὶ τῆς ὑπάρξεως ψυχῆς.

Έν τούτοις, παραλλήλως πρὸς τὴν ὕλην, τὴν ὁποίαν γνωρίζομεν ἐκ τῶν ὑλικῶν φαινομένων, ὑπάρχουν καὶ ἄλλα τινὰ φαινόμενα, τὰ ὁποῖα μαρτυροῦν περὶ τῆς πραγματικῆς ὑπάρξεως πνευματικῆς υὐσίας,διακεκριμμένης ἀπὸ τὴν ὕλην, τῆς οὕτω καλουμένης ψυχῆς. Τὰ φαινόμενα ταῦτα είνε συνειδηταί τινες ἐνέργειαι καὶ ψυχικαὶ ἐκδηλώσεις καθ' ὁλοκληρίαν ἄϋλοι, αἴτινες προϋποθέτουν ἐν τῷ ἀνθρώπῳ τὴν ὕπαρξιν μιᾶς δυνάμεως καὶ οὖσίας, ὅλως διακεκριμμένης ἀπὸ τῆς ὕλικῆς δυνάμεως καὶ οὖσίας.

Τὰ φαινόμενα, τὰ ὁποῖα ἀποδειχνύουν τὴν ἐν τῷ ἀνθρώπῳ

ύπαρξιν της πνευματικής ταύνης οὐσίας εἶνε τὰ ἀκόλουθα :

Η 'Ιδέα.— Η ίδεα είνε ή διανοητική αναπαράστασις των

πραγμάτων, ώς τοιαύτη δὲ είναι καθ' δλοκληρίαν άϋλος.

Τῶν ὄντων ἔχομεν καὶ ἄλλην ἀναπαράστασιν: τὴν εἰκόνα. αθτη όμως είνε ή αίσθητη αθτών άναπαράστασις. δέν πρέπει έπομένως, νὰ συγχέωμεν τὴν ίδέ τν πρὸς τὴν εἰκόνα. Ἡ εἰκὼν είνε συγκεχριμμένη, ώς οίονεὶ φωτογραφία τοῦ εἰκονιζομέγου συγκεκριμμένου και ύλικου πράγματος και μερική, ώς απεικόνισις ώρισμένου επὶ μέρους ὄντος. Απ' εναντίας, ἡ ιδέα είνε άναπαράστασις άφηρημένη, διότι άνήκουσα είς τὸν διανοητικόν κόσμον, έν τῷ ὁποίφ μόνον τὸ πνεῦμαζῆ, κάμνει ἀφαίρεσιν τῶν συγκεκριμμένων ύλικῶν συνθηκῶν τῶν ὄντων, ἀλλ' ἄμα εῖνε καὶ γενικὴ ὡς παράστασις τινὸς μὴ ὑπάρχοντος ἐν τῆ ὑλικῆ πραγματικότητι, καλύπτουσα όμως πάντα τὰ ἐπι μέρους συγγενη όντα. Τούτου τοῦ τριγώνου, τοῦ κεχαραγμένου ἐπὶ τοῦ ἐγώπιόν μας πίνακος, ἔχοντος ὡρισμένας διαστάσεις γεγραμμένου διὰ κιμωλίας και μη δυναμένου να ταθτισθή και συμπέση πρός οιονδήποτε άλλο τρίγωνον, έχομεν την είκονα τοῦ ἐν γένει ὅμως τριγώνου, αορίστων διαστάσεων και καθ' οιονδήποτε τρόπον κεχαραγμένου, περιλαμβάνοντος δ' ὑπὸ τὴν ἔγγοιάν του οἱονδήποτε τριγωνικὸν σχήμα, έχομεν την ιδέαν.

' Ιδοὺ λοιπὸν ὅτι ἔχομεν μίαν ἐνέργειαν διὰ τῆς ὅποίας συλλαμβάγομεν καὶ νοοῦμεν τὰ αἰσθητὰ πράγματα κατὰ τρόπον πνευματικόν. Εἶνε ἡ πνευματική, διὰ τῆς ἰδέας παράστασις τῶν ὑλικῶν

ἀντικειμένων.

'Αλλ' ἔχομεν καὶ ἰδέας, δι' ὧν παριστῶμεν ἄϋλα ἤτοι ὄντα ἔχοντα σχῆμα,ποσὸν καὶ ἔκτασιν, καὶ μὴ διαιρετά. Ή δικαιοσύνη ἡ τιμή,τὸ καθῆκον,τὸ ἀγαθὸν,τὸ κακὸν, ἡ ἀρετὴ,εἶνα ἐπ' ἴσης

ίδεαι, άλλ' ίδεαι ἀύλων καθ' εαυτά πραγμάτων, μη συγκεκριμμένως εν τῷ ὑλικῷ κόσμῳ ὑπαρχόντων καί, ἄρα, μὴ διὰ τῶν ὑλικῶν αἰσθητηρίων προσλαμβανομένων.

Οὐδεὶς εἶδε, φέρ° εἰπεῖν, τὸ πρόσωπον τῆς ἄρετῆς,ἦ τὸ σχῆμα κοῦ καθήκοντος, ἢ τὸ χρῶμα τῆς δικαιοσύνης. Αἱ ἰδέαι αὐται εἶνε

πνευματικαί,

Πνευματική ἐπ' ἴσης, είνε, πρὸς ταῖς ἄλλαις, καὶ ἡ ἰδέα τοῦ Πνεύματος, ώς μη δυναμένη να ληφθή έμπειρικώς έκ του ύλικοῦ κόσμου. Τοιαύτη είνε καὶ ἡ ίδέα τῆς Πρώτης Αίτίας, δῆλα δή τοῦ Θεοῦ, ήτις ἀποτελεῖ κυριώτατον καὶ είδικὸν γαρακτηριοτικόν γνώρισμα τοῦ άνθρώπου. Η ίδέα αὕτη μαρτυρεί, ὅτι ἐκ πάντων των δίντων μόνον ὁ ἄνθρωπος είνε πεπροικισμένος διά τοιαύτης δυνάμεως καὶ οὐσίας, ἥτις δύναται νὰ ἀναχθῆ ἐπέκεινα τοῦ αἰσθητοῦ καὶ ὑλικοῦ τούτου κόσμου καὶ νὰ συλλάβη τὴν περὶ ακτίστου καὶ άδημιουργήτου ὑψίστου πνευματικοῦ "Οντος ἔννοιαν, απριβώς διότι ή δύναμίς του αύτη, ή ψυχή, είνε πνεύμα. 'Εάν δ ἄνθρωπος ήτο ἐστερημένος τῆς τοιαύτης ψυχῆς, διὰ μόνης τῆς φαντασίας καὶ τῶν ὑλικῶν του αἰσθητηρίων θὰ ἡδυνάτει νὰ συλλάβη εννοίας ἀύλους καὶ ὑπεραισθητάς, ὁποῖαι αί τοῦ αύθυποστάτου, αλωνίου, καὶ ἀπείρου "Όντος, "Όντος ὡς Πρώτης Αλτίας καὶ Πρώτου Κινούντος. Διότι αι αισθήσεις και ή εν τη εικόνι συνέχισις αὐτῶν μόνον ὡρισμένας καὶ περιωρισμένας μορφάς ἀναπαριστώσι' τὸ ἀπεριόριστον καὶ τὸ ἄπειρον κεῖται πέραν τοῦ πεδίου της ένεργείας των.

Κατὰ ταῦτα, ἔχομεν τὸ λογικὸν συμπέρασμα ὅτι ἡ ἰδέα δὲν εἶνε προϊὸν ὀργανικῆς τινος καὶ ὑλικῆς δυνάμεως. Ἡ πηγή της, καὶ ἡ ἀρχὴ εἶνε ἡ ψυχὴ, ἡ ὁποία εἶνε ἄϋλος καὶ πνευματική.

Г. Х. П,

(Είς τὸ ἐπόμενο ἡ ὕπαρξις τῆς πνευματικῆς ψυχῆς ἀποδεικνυομένη ἐκ τῆς κρίσεως, τῆς σκέψεως, τῶν ἀναγκαίων ἀληθειῶν καὶ τῆς διανοητικῆς προόδου).

#### КАТА ДЕКАПЕМОНМЕРІАМ

## ΟΜΙΛΙΑΙ ΚΑΙ ΣΚΕΨΕΙΣ

Ή Διεύθυνσις του Εωνος μου έχανε μιὰ χάρι καὶ μιὰ τιμὴ μαζύ. Παρηκολούθησα ὅλην τὴν ἀρθρογραφίαν τοῦ κ. Ἐκλεκτικοῦ καὶ κάθε φορὰ μιὰ ὄρεξι ν' ἀπαντήσω μοῦ γενιόταν μέσα μου, ἡ ὁποία ἐπὶ τέλους μεγάλωσε τόσο, ὥστε μ' ἔκανε νὰ τὴν διατυπώσω στὴν Διεύθυνσιν τοῦ Περιοδικοῦ, ἡ ὁποία μοῦ ἐπέτρεψε νὰ ἐκτελέσω τὴν ἐπιθυμίαν μου.

Λοιπόν, τό λέγω ἀμέσως καὶ καθαρά. Φρονῶ ὅτι ὁ κ. Ἐκλεκτικὸς σκέπτεται καὶ ἐκφράζεται εἰλικρινὰ, μὲ ὅλη τὴ καλή του πίστι καὶ γι' αὐτὸ χαίρομαι ποὺ ἔρχομαι ἐγὼ εἰς ἀντιπαράστασιν μαζύ του φρονῶ ἀκόμη, πῶς ἀπὸ μιὰ ὁποιαδήποτε συζήτησι, δὲν μπορεί παρὰ νὰ βγῆ ἔνα καλὸ συμπέρασμα γιὰ μᾶς καὶ γιὰ ἄλσυζήτησι εἰνε ἰδιαίτερη.

'Ο κ. Έκλεκτικός — που δὲν τὸν γνωρίζω δυστυχῶς — πραγματεεύται στὸ σημερινό του ἄρθρο τὸν θάνατο. Λέει μεταξὺ ἄλλων, 1ον) Πῶς ἡ μεταδολὴ τῆς καθολικότητος τοῦ ἀτόμου ἀναγκαίως θὰ μεταδάλη καὶ τὸ ποιὸν τῆς λεγομένης ψυχῆς. 2ον) Πῶς ἡ ψυχὴ ἔχει σχέσεις πρὸς ὡρισμένα στοιχεῖα Α, Β, Γ καὶ Δ, τοῦ ἀτόμου, οἰαν σχέσιν ἔχουσιν αὶ δυνάμεις τῶν στοιχείων πρὸς τὰ στοιχεῖα ἀπολύτως νοούμενα, 3ον) ὅτι δὲν γνωρίζει κατὰ πόσον ἡ θεωρία τῆς μετεμψυχώσεως είνε ἀξία ἐξετάσεως καὶ τὸ οὐσιωδέστερον, 4ον) Συμπεραίνει—οῦτε πολὺ οῦτε λίγο—ὅτι ἡ ἀδιάκοπη μεταλλαγὴ τοῦ θανάτου πρὸς τὴ ζωὴ καὶ τῆς ζωῆς πρὸς τὸν θάνατον, δὲν ἔχει σκοπιμότητα.

"Ας μου ἐπιτρέψη ὁ χ. Ἐκλεκτικὸς νὰ του πῶ ὅτι, κατὰ τόσο άπλὸ καὶ στενὸ ἐπιστημονικὸ τρόπο ποὺ ἔξετάζει, ἡ λέξη καν ψυχή δὲν ἔχει καμμιάν θέσι γι' αὐτόν, γιατί αν πιστεύη πῶς ύπάρχει πρέπει νὰ μᾶς τὴν δείξη ύλικὰ καὶ νὰ μᾶς ἀπαλάξη ἀπό τῆς άοριστολογείες που μεταχειριζόμαστε έμετς, για να την απούείξωμε. Ἡ σχέσις στοιχείων πρὸς τὰς δυνάμεις τῶν στοιχείων — ἄν καταλοδαίνω καλά – που ἐπικαλεῖται, δὲν φτιάνουν θαρρῶ ψυχή όπως την θέλει δ κ. Έκλεκτικός και μάλιστα, όταν παίρνουμε τά στοιχεία που μᾶς δείχνει, ώς ἀπολύτως νοούμενα. Αὐτό τὸ νοούμενα μόνο στό δικό μας τρόπο συζυτήσεως έχει θέσι. "Επειτα, ή θεωρία της μετεμψυχώσεως δέν στηρίζεται στό Δάρδιν καὶ ἄν ύπάρχη πραγματικά ή ψυχή καὶ αν δ κόσμος όλος παρουσιάζει μιάν έξελιξη, βέδαια μιά ψυχή άνθρώπινη δέν μπορεί νά πάη σ' ενα πίθηκο. "Η θεωρία της μετεμψυχώσεως, έχει ώραισμένας προϋποθέσεις και γνώσεις, γιὰ νὰ μή μιλή κανείς γι' αὐτήν μὲ τόση άπλοτητα.

Αὐτὰ πολὸ σύντομα. Καὶ ἔρχομαι στὸ συμπέρασμά του καὶ τὸν ἔρωτῶ. Πιστεύει λοιπὸν σοδαρὰ καὶ ἔνσυνείδητα, πῶς ἡ ἀδιάκοπη μεταλλαγὴ τοῦ θανάτου πρὸς τὴν ζωή καὶ τὸ ἀντίθετο, δὲν ἔχει σκοπιμότητα; Αὐτὸ μονάχα ἔνας ποῦ θέλει νὰ βρίξη τὴν ἀνθρώπινη ὅπαρξι μπορεῖ νὰ τὸ πῆ. ᾿Αλλοίμονό μας, ἀδελφέ, ᾶν ἤταν ἔτσι. Τόσοι ἀγῶνες, τόσοι κόποι, τόσα θαύματα τοῦ ἔγκεφάλου, τόσα ἄλματα τοῦ ἀνθρώπου πρὸς τὰ ἔμπρός, τόσο λαχάνιασμα, πίσω ἀπὸ κάτι ἀσύλληπτο, ὅλου τοῦ ἀνθρωπίνου γένους, ἔγειναν καὶ γίνονται γιὰ τὸ τίποτα; "Ετσι; .. Τολμηρό, μὰ τὴν ἀλήθεια, συμπέρασμα, γιὰ ἕναν ποῦ ἀπλῶς σκέπτεται. Δυστυχῶς, δὲν μπορῶ νὰ πῶ περισσότερα ἀπὸ ἔλλειψι χώρου. "Ομως, ἄν ὁ κ. 'Εκλεκτικὸς ἔχει ἀντίρρησιν σὲ ὅσα γράφω, δλέπουμε πάλι.

#### HENRI REM

## Η ΧΕΙΡΟΜΑΝΤΕΙΑ ΔΙΑ ΤΩΝ ΑΙΩΝΩΝ

(Συνέχεια έχ τοῦ προηγουμένου)

'Αλλ' δ Μπαλζάχ δὲν σταματᾶ ἐκεῖ καὶ εἰς τὸν 'Εξάδελφον Pons, λέγει. «'Ε! καλά. ''Αν δ Θεὸς ἀπετύπωσε, διά τινα καθαρὰ πνεύματα, τὴν φυσιογνωμίαν του εἰς τὴν φυσιογνωμίαν ἑκάστου ἀνθρώπου, διατί ἡ χεὶρ δὲν θὰ συνεκέντρωνε τὴν φυσιογνωμίαν, ἀφοῦ ἡ χεὶρ εἰνε δλόκληρος ἡ ἀνθρωπίνη ἐνέργεια καὶ τὸ μόνον του μέσον ἐκδηλώσεως;»

Θὰ ἢδυνάμεθα ν' ἀναφέρωμεν ἐπ' ἄπειρον συγγραφεῖς καὶ σοφούς οἴτινες πάντες ὑπῆρξαν φίλοι, μαθηταὶ καὶ ἐγασιτέχναι

τής χειρομαντείας.

Οί δύο Δουμά, ήσαν όχι μόνον ερασιτέχναι, άλλά θερμοί όπαδοί τής χειρομαντείας, ήσχολούντο δε είς ταύτην και ενδιαφέροντο πολύ. Παρηκολούθουν και επιστοποίουν την πρόοδον της,
ενεθάρρυνον τὰ πρόσωπα ἄτινα εμελέτων την επιστήμην αὐτην
και δεν παρέλειπον ποτε νὰ συνιστῶσι είς τοὺς φίλους των ὅπως
μελετῶσι την χειρα των. Και οί δύο είχον μεγίστην εμπιστοσύνην είς την χειρομαντείαν, και ὁ ᾿Αλέξανδρος Δουμάς Υίός, έλεγε
« Ἡ χειρομαντεία θὰ γίνη μίαν ήμεραν ή γραμματική τῆς ἀνθρωπίνης ὀργανώσεως».

Έλπίζομεν καὶ εὐχόμεθα μετά τοῦ Δουμᾶ νὰ πραγματο-

ποιηθή ή προφητεία του πρός τό συμφέρον της άνθρωπότητος.

'Ο Ἰούλιος Κλαρετί, της Γαλλικής ᾿Ακαδημίας, ἔγραφε: « Ἡ παλάμη της χειρός φανερώνει πλέον ἡ ἄπαξ τὸ μυστικόν τῆς

πτωχής άνθρωπίνης χαρδίας».

Είς τὰ 1900 είς τὴν Βελγικὴν Ἐπιθεώρησιν, ὁ περίφημος ἰατρὸς Βωλέρ, καθηγητὴς τοῦ Πανεπιστημίου τῆς Λιέγης, εἰς ἐκτενὲς ἄρθρον του ἐπὶ τῆς ψυχολογικῆς χειρός, ἀπεδείκνυε ὅτι ἡ ἐπιστήμη τῆς χειρομαντείας ἐκαλεῖτο νὰ παίξη ἀφέλιμον ρόλον

είς τὰς ἐνδιαφερούσας περιστάσεις τῆς ζωῆς.

Ο 'Ανδρέας Ντὲ Φουκιέρ, ὁ χειροκροτούμενος ρήτωρ, ὁ συγγραφεὺς τῆς Τέχνης καὶ Χάριτος καὶ περὶ Εὐσπλαχνίας, γράφει : «'Αγαπῶμεν τὸ γλυκύ, τὸ λεπτὸν χειροφίλημα. Πόσοι δὲν προσπαθοῦν, διὰ τῆς πρώτης καὶ χαριτωμένης αὐτῆς ἐπαφῆς νὰ μαντεύσωσιν ὅ,τι προσωπικώτερον ὑπάρχει εἰς κάθε ὅπαρξιν! Αἱ χείρες εἰνε τὸ παράθυρον τῆς ψυχῆς! Δὲν εἰνε ἀνάγκη νὰ γνωρίζη κανεὶς χειρομαντείαν, διὰ νὰ μαντεύση τὸ τάδε ἐλάττωμα εἰς τὴν μορφὴν τοῦ δείκτου τούτου ἢ τὴν τάδε ἀρετὴν εἰς τοῦτον τὸν ἀντίχειρα. Ἡ παλάμη καὶ ὁ λακίσκος τῆς χειρὸς φυλάττουν τὸ ὡραῖον μυστικόν των καὶ εἰς τὰς λεπτὰς διακλαδώσεις τῶν ἀρτη-

ριῶν τῆς ράχεως, ἀταγινώσκονται τὰ μαγικὰ καὶ θεσπέσια πε-

πρωμένα.»

"Οπως φαίνεται, λοιπόν, ή χειρομαντεία έχει καλήν σειράν προγόνων. Έμελετήθη κατ' έξοχήν καὶ κατέστη περίφημος ἀπὸ τούς: 'Αρτεμίδωρον, 'Αγρίπαν, Φλούντ, Σάρτλιεμπ, Φίλιππον τοῦ Μέϋ τῆς Φραγκονίας (ὅστις παρὰ πολὸ ἡσχολήθη ἀπὸ ἰατρικῆς ἀπόψεως) Κιουρὼ ντὲ λὰ Σάμπρ, 'Ελιφὰς Λέδυ, καὶ τὸν ὀνομαστὸν ἰησουἴτην Ντὲλ Ρίο, ὅστις ἔκαμε μίαν διάκρισιν εἰς τὴν χειρομαντικὴν ἐξήγησιν, χωρίζον τὴν Χειρομαντείαν εἰς δύο τρόπους.

'Ο είς έχ τῶν τρόπων είνε ὁ φυσιχὸς ὅστις μόνος θὰ ἡτο ἐπιτετραμμένος παρὰ τῆς Ἐχχλησίας, διότι τὰς ἐρεύνας του χαρα-

κτηρίζει ή γνώσις διά των γραμμών της χειρός.

Ο άλλος τρόπος είνε ὁ ἀστρολογικός ὅστις είνε ἐφαρμογή ἔνοχος, καταδικαζομένη ὑπὸ τῆς Ἐκκλησίας, διότι ἰσχυρίζεται ὅτι ἐγχαράττει τὰς γραμμὰς τῆς χειρὸς καὶ διαφόρους ἐπηρείας μεταξὺ τούτου καὶ ἐκείνου τοῦ πλανήτου ἐπὶ τῶν ἡθικῶν γεγονότων καὶ τοῦ χαρακτῆρος τοῦ ἀνθρώπου, πρᾶγμα ὅπερ είνε κολά-

σιμον.

"Ας εἴπωμεν, παρεμπιπτόντως, ὅτι ἡ χειρομαντεία δὲν ἔχει καμμίαν σχέσιν μὲ τὴν ἀστρολογίαν καὶ ὅτι ἀδίκως καὶ ἐσφαλμένως οἱ παλαιοὶ χειρομάνται, ἀκολουθοῦντες εἰς τοῦτο τὰ λάθη τῶν προηγηθέντων, εἰχον παραδεχθῆ, ἄνευ συστήματος, τὰς ἀστρικὰς ἐπηρείας, χωρὶς ν' ἀρνῆταὶ τις τὴν ραδιοενέργειαν τῶν πλανητῶν ἐπὶ τῆς γῆς, δὲν δύναται πρὸς τούτοις νὰ παραδεχθῆ τὴν ἐντόπισιν τῆς ἐπηρείας τούτου ἢ ἐκείνου τοῦ πλανήτου, ἐπί

τινος ἀτόμου, προσώπου, δακτύλου ή μέρους τής χειρός.

Ο πλοίαρχος του 'Αρπεντινύ (1791—1861), μετριόφρων καὶ εξικριστος ἄνθρωπος, ἔξυπνος καὶ πνευματώδης ἔλαδε μέρος ώς ὁποπλοίαρχος-κατὰ τὴν ἐκστρατείαν τῆς 'Ισπανίας. Εἰς τὴν 'Ανδαλουσίαν, μία βοημὶς τοῦ προεκάλεσε τὴν ὅρεξιν διὰ τὰς χειρομαντικὰς μελέτας, εἰς τὰς ὁποίας ἢσχολήθη καθ' ὅλον τὸν χρόνον τῆς ὑπηρεσίας του. 'Αποστρατευθεὶς ὡς πλοίαρχος, παρεδόθη ἔξ ἐλοκλήρου εἰς τὴν μελέτην τῆς χειρομαντείας. 'Ανεκάλυψε σύστημα ὁλόκληρον, ἐδημιούργησεν ὁλόκληρον νέαν ἔπιστήμην τὴν ὁποίαν ἀνόμασε χειρογιωμαντείαν, ἢτις τὸν ἔκαμε νὰ ἀναγινώσκη ἐπὶ τοῦ ἔξωτερικοῦ σχήματος τῆς χειρὸς καὶ τῶν δακτύλων, τὸν χαρακτῆρα, τὴν ἱδιοσυγκρασίαν καὶ τὸ ἔνστικτον τῶν ἀνθρώπων.

Ο διαχεχριμμένος χειρομάντης Ντεμπαρόλ Άδόλφος (1801—1886) άνεφάνη ώς ζωγράφος τοπείων. Είχεν άρχετην φήμην ότε έγχατέλειψε τὸ στάδιόν του διὰ νὰ ἀφιερωθή ἐξ όλοχλήρου είς την μελέτην της περισσότερον ἀχαρίστου χειρομαντείας καὶ μόλις κατόπιν κοπιώδους ἐργασίας ήμίσεως αἰωνος, πληθους ἐρευνων, σοδαρών πειραμάτων καὶ μαχρών καὶ ἀναριθμήτων παρατηρήσεων,

έστησε έκ νέου και άνεγέννησε την επιστήμην αὐτήν.

Ήτο τίμιος ἐργάτης, εὐσυνείδητος καὶ καλῆς πίστεως. Ἡδύνατος ὅπως καὶ ἄλλοι, νὰ ὁποκριθῆ τὸν Μάγον καὶ τὸν Προφήτην, δὲν τὸ ἔκαμεν ὅμως. Δὲν ἡθέλησε νὰ ἐξαπατήση τοὺς συγχρόνους του διὰ παρεκδάσεων, ἀσυνεπειῶν καὶ κακῶν προφητειῶν, αἴτινες δὲν ἔχουσιν κανὲν κοινόν, οὕτε πλησίον, οὕτε μακράν, πρὸς τὴν χειρομαντείαν. Ἡ χειρομαντεία, ὁπωσδήποτε καὶ ἄν ἐξετάζεται, δὲν είνε προφητεία.

"Ας εὐχαριστηθῶμεν, λοιπόν, διότι ὁ Ντεμπαρὸλ παρέμεινε μέχρι τέλους ἐπιστημονικὸς ἐρευνητής, τίμιος καὶ σοδαρός, καὶ ὅτι ἐζήτησεν ἀπὸ τὴν χειρομαντείαν μόνον ὅ,τι ἡδύνατο νὰ δώση χωρὶς νὰ περιπέση εἰς τὸ ψεῦδος, τὸ φανταστικόν, τὴν προφητείαν καὶ τὴν ἀπάτην. Δικαιοῦται τῆς εὐγνωμοσύνης, ὅλων ὅσοι, ἐκ τοῦ πλησίον ἢ ἐκ τοῦ μακρόθεν, ἐνδιαφέρονται διὰ τὴν ἐπιστήμην αὐτήν, τὴν ὁποίαν προήγαγε ἀπὸ μαντικῆς τέχνης εἰς τὸ

ἐπιστημονικόν πεδίον.

Ο δόκτωρ 'Ανκώς, γνωστὸς ὁπὸ τὸ ψευδώνυμον Παπύς, ἀνέλαδεν ὑπηρεσίαν ἀπὸ τῆς ἀρχῆς τοῦ πολέμου, καίτοι ἡ ἡλικία του τὸν ἀπήλασσε πάσης στρατιωτικῆς ὑποχρεώσεως. 'Ασθένεια μεταδοθείσα ἀπὸ τοὺς νοσηλευομένους του τὸν παρέσυρε περὶ τὰ τέλη 'Οκτωδρίου 1916, θέτουσα τοῦτον εἰς τὴν τάξιν τῶν καλῶν Γάλλων, οἴτινες ἔπεσαν ἐν τῆ ἐκτελέσει τοῦ καθήκοντός του. "Εγραψε πολλὰ συγγράμματα ἐπὶ τῶν ψυχικῶν ἐπιστημῶν καὶ ὑπέδειξε, διὰ τὴν χειρομαντείαν, νέον σύστημα, ἴνα καθορίζωνται αἱ ἡμερομηνίαι τῶν γεγονότων, ἀπὸ τὰς γραμμὰς τῆς χειρός. 'Ησχολήθη εἰς τὴν χειρομαντείαν ἐπιστημονικῶς, θεωρῶν ὅτι ἀπὸ ἀπόψεως ὑγιεινῆς καὶ διαγνωστικῆς τῶν ἀσθενειῶν, οἱ ἰατροὶ εἰχον πᾶν συμφέρον νὰ προδῶσιν εἰς μίαν σοδαρὰν πειραματικὴν μελέτην.

Ή χυρία ντὰ Τέμπ (Mme de Thèbes, 1844 – 1916) \*Αννα Βιτωρίν Σαδαρύ, περισσότερον γνωστή όπὸ τὸ ὄνομα χυρία Ντὰ Τέμπ, ἀπέθανε τὸν Δεκέμδριον τοῦ 1916 ἐξέλειψε μία φυσιο-

γεωμία περίεργος και λαοφιλής.

Ήτο γυνή κατ' ἐπιφάνειαν ψυχρά, ἀλλὰ πάντοτε καλόκαρδη, εὐχάριστος καὶ ὑποχρεωτική μὲ κἄποιον αἰνιγματικόν μειδίαμα καὶ ἐξωτερικόν μεγάλης κυρίας. Ἐπροφήτευε ἐπὶ παντός πράγματος ὅπως ἡ Πυθία τοῦ ᾿Απόλλωνος, μὴ ἀμφιδάλλουσα διὰ τίποτε καὶ πρὸ πάντων διὰ τὸν ἑχυτόν της.

Ή πυρία Ντὰ Τέμπ, είχεν βεδαίως γνώσεις χειρομαντείας τὴν όποιαν ἐμελέτησε καὶ ἔγραψε τὸ Αἴνιγμα τῆς χειρός, τὸ ὁποιον είνε, ἀληθῶς, ἔνα λαϊκὸν ἀπάνθιομα χωρίς λέξιν πρωτοτυπίας ἀσφαλῶς ἐπέμεινε εἰς τὴν μελέτην τῆς ἐπιστήμης αὐτῆς, δὲν ἔσφαλλε εἰς τὰς προφητείας της καὶ ποτὸ δὲν ἔλεγε θαύματα.

Έσχετίσθη μὲ πολύ καθώς πρέπει πρόσωπα τὰ ὁποῖα τὴν εἰσάγαγον εἰς τὸν κόσμον καὶ τὰ ὁποῖα λίαν ἐπιτηδείως ἐξεμεταλ-

λεύθη.

## ΕΣΩΤΕΡΙΚΗ & ΕΞΩΤΕΡΙΚΗ ΚΙΝΗΣΙΣ

Τελευταίαν παράκλησιν ἀπευθύνομεν πρὸς πάντας τοὺς λαδόντας μέχρι σήμερον τὸ περιοδικόν, ὅπως μᾶς ἀποστείλωσι, διὰ συστημένης ἐπιστολής τὴν συνδρομήν των. Θὰ ἀναμείνωμεν τοὺς μὲν τοῦ ἐσωτερικοῦ μέχρι τοῦ τέλους 'Οκτωδρίου, τοὺς δὲ τῆς Αἰγύπτου μέχρι τῆε Ι Β) 28 Ν) δρίου. Παρελθούσης τῆς προθεσμίας ταύτης, ἡ ἀποστολή τοῦ φύλλου θὰ διακοπῆ δι' ὅσους δὲν θὰ μᾶς ἔχουν στείλει τὴν συνδρομήν των. Εἰς τούτους θά ἀφίσωμεν ὡς δῶρον τὰ μέχρι σήμερον ἀποσταλέντα τεύχη ἄτινα κακῶς ἐδέχθησαν, ἐφ' ὅσον τὸ περιοδικὸν τοὺς ἀπαρέσκει.

'Αρχίζομεν σήμερον την δημοσίευσιν της μελέτης τοῦ κ. Δ. Π. Σεμελα, περὶ Μετενσαρκώσεως, ην συνιστώμεν ίδιαιτέρως εἰς τοὺς φίλους μας. 'Η μελέτη αὕτη δημοσιευθείσα καὶ κυκλοφορήσασα εἰς ἴδιον τεῦχος ἐν Παρισίοις, ἐνεποίησε βαθείαν αἴσθησιν καὶ ἡγειρε πολλὰς συζητήσεις. Έπὶ τῆ εὐκαιρία ταὐτη σημειώνομεν τὸν σήμερον ἐμφανιζόμενον συνεργάτην μας κ, Γ. Χ. Π., δοκιμώτατον συγγραφικὸν κάλαμον, βαθύτατον καὶ ἐγκυκλοπαιδικώτατον ἐρευνητήν τῶν ἀνθρωπίνων προβλημάτων, καὶ περὶ τῆς ἀξίας τοῦ ὁποίου θὰ πεισθῶσιν οἱ ἀναγνῶσται μας ἐκ τῷν περὶ ὑπάρξεως τῆς ψυχῆς ἄρθρων του.

Τὸ Γαλλικὸν περιοδικὸν «Je sais tout» ἀπηύθυνεν εἰς διάφορα ἐξέχοντα πρόσωπα τῆς Γαλλίας, τὸ ἐρώτημα «ποία εἰνε ἡ μεγαλειτέρα δύναμις τοῦ κόσμου ; «. "Εκ τῶν ἀπαντήσεων ἀναφέρομεν τὰς δλίγας, εὐτυτυχῶς, ἀστείας—ἵνα μὴ μνταχειρισθῶμεν ἄλλην λέξιν— ἀπαντήσεις. "Ο
Κλεμὰν Βωτέλ: Τὸ χρῆμα! Οἱ Μάξ καὶ 'Αλέξ. Φίσε: ἡ τῆς 'Αδρανείας! 'Ο Λουκιανὸς ντὰ Κάβ' ἡ παγκόσμιος ἡλιθιότης! 'Ο Στρατηγὸς Νιβέλ: 'Η Φύσις! κλπ.

Τὸ "Εωνα ἐδηλώσαμεν πολλάχις ὅτι τὸν κατεστήσαμεν βῆμα συζητήσεως ἐλεύθερον καὶ διὰ τοῦτο ἑδημοσιεύσαμεν καὶ θὰ δημοσιεύσωμεν πᾶν ἄρθρον ἀντικείμενον ἔστω πρὸς τὰς πεποιθήσεις μας καὶ τὰς ἀρχὰς ἐφ' ὧν βασίζεται τὸ περιοδικόν. "Υπὸ τὸ πνεῦμα τοῦτο ἐδημοσιεύσαμεν τὰ άρθρα τοῦ τακτικοῦ συνεργά τού μας κ. 'Εκλεκτικοῦ.'Η ἐπικρατήσασα ὅμως αὕτη σκέψις, μᾶς ἐπιβάλλει νὰ μὴ ἀρνηθῶμεν τὴν δημοσίευσιν ἄλλου ἀττιφρονοῦντος ἵνα οὕτω ἡ συζήτησις καταστῃ πλήρης καὶ ὡφέλιμος. Οὕτω, οἱ ἀναγνῶσται μας εἰς τὸ σημερινὸν τεῦχος θὰ ἀγαγνώσοον ταυτοχρόνως τὸ ἄρθρον τοῦ κ. 'Εκλεκτικοῦ καὶ τὴν ἀπάντησιν εἰς τοῦτο τοῦ κ. Γ. Φράντζα.

Σχετικῶς μὲ τὸν δημιουργηθέντα θόρυβον, ἐκ τῆς δημοσιεύσεως τῶν ἄρθρων τοῦ κ. P. Heuzé, εἰς τὴν 'Οπινιὸν, περί οὖ ἀπησχολήθημεν ἤδη πληροφορούμεθα ἐκ τῶν ξένων περιοδικῶν ὅτι οὖτος ἐπεξετάθη καὶ εἰς τὸν καθημερινὸν τῦπον. Συνεχῆ ἀρθρογραφίαν ἐδημοσίευσαν αἱ ἐφημερίδες «'Ο Γαλάτης», «'Ο.Τηλέγραφος» τῆς Τουλούζης, «'Η Πρωΐα» τὸ «Μέλλον» καὶ πολλαὶ ἄλλαι. 'Επίσης πᾶσαι αἱ ἐπιθεωρήσεις ἐξήτασαν λεπτομερῶς τὸ ζήτημα. 'Ολόκληρος θόρυβος! καὶ νὰ σκέπτεται κανεὶς

ότι ή διανοητική αθτη πάλη καὶ αὶ συζητήσεις, δὲν ἔσχον παρὰ ἐλαφράν, ἐλαφροτάτην ἀπήχησιν ἑδῶ.

Έχ τῆς πληθώρας τῶν διαφόρων ἐμφανίσεων πνευμάτων, προαισθήσεων προφητικῶν ὀνείρων, πειραμάτων σῦνεδριάσεων, τηλεπαθητικῶν φαινομένων, κλπ. τὰ ὁποῖα ἀναφέρουν τὰ ληφθέντα περιοδικά, ἀναγράφομεν μόνον τὰ ἔξῆς μὴ δυνάμενοι δυστυχῶς δι' ἔλλειψαν χώρου, τὰ δώσωμεν περισσοτέραν δημοσιότητα. Εἰς τὸ Λονδίνον, ὁ κ. Ζιλπέρ, ἀναπηδα αἰφνιδίως τῆς κλίνης καὶ ξυπνῷ ἔντρομος, λέγων ὅτι εἰδε τὸν εἰς Νέαν Ζηλανδίαν υἱόν του πίπτοντα ἐκ βράχων εἰς τὸ κενόν. ᾿Αργότερα λαμβάνει ἐπιστολὴν τοῦ υἱοῦ του ὅστις τοῦ λέγει, ὅτι παραμένει κλινήρης εἰς τὸ νοσοκομεῖον ἔκ τινος πτώσεως εἰς τὰ μεταλλεῖα. 'Υπολογιζομένης τῆς διαφορᾶς τοῦ γεωγραφικοῦ πλάτους βεβαιοῦται ὅτι τὸ ὄνειρον παρήχθη ὅταν καὶ τὸ δυστύχημα.

Ό κ. Ch. Tweedale, διηγείται ὅτι κατὰ τὸν θάνατον τῆς πενθερᾶς του, 29 παρελθόντος Ἰουλίου, ὅλοι οἱ παριστάμενοι συγγενεῖς εἶδον νά σχηματίζεται ἄνωθεν τῆς ἀγωνιώσης κυκλικόν τι νέφος καπνοῦ σιγαρέττων τὸ ὁποῖον ἤλασσε χρωματισμοὺς καὶ μετὰ διάρκειαν ἑικοσι λεπτῶν τῆς ὥρας κατῆλθε πρὸς τὴν ρῖνα, τὸ σῶμα καὶ διελύθη. 'Ο κ. Τήνταλ ἐρωτῷ' μήπως ἐπρόκειτο περὶ τοῦ πνευματικοῦ σώματος;

Συχνότε τα γίνονται τώρα τὰ πειράματα πρὸς ἀπόδειξιν τοῦ ὅτι τὰ ἐν ἐκστάσει μέντιουμ, δύνανται νὰ ὁμιλῷσιν γλῶσσαν ἄλλην, τελείως ἄγνωστον εἰς αὐτά. Εἰς ἰδιαιτέραν τινὰ συνεδρίασιν, δύο μεσάζονες ἡρχισαν συνομιλοῦντες ἀλλ' οὐδεὶς ἡδύνατο, ἐκ τῶν παρισταμένων νὰ ἐννοἡση τι. Μερικοὶ περίεργοι ἔλαβον ἀφορμὴν νὰ ἐπαναλάβωσι καὶ πάλιν ὅτι καλῶς ἐφρόνουν ὅτι ὁ πνευματισμὸς ἦτο ψεῦδος. ὅτε ὁλίγον ΰστερον διὰ τῶν κληθέντων νέων προσώπων, ἐπείσθησαν πάντες ὅτι οἱ μεσάζοντες σύνδιελέγοντο εἰς ἄπταιστον κινεζικὴν γλῶσσαν.

'Η ἐφημερὶς «Le Bieniste» ὅργανον τοὐ Γενικοῦ Ψυχωσικοῦ 'Ινστιτούτου, ὅημοσιεύει σειρὰν ἐπιστολῶν, ἀνθρώπων θεραπευθέντων παρὰ τοῦ κ. Μπερτελὶν κ. ἄ. ἀπὸ διαφόρους νόσους, ὅπως τὴν μητρίτιδα, ἀπόστημα τοῦ λάρυγγος, πλευροβρογχίτιδα, κλπ. Δὲν δυνάμεθα νὰ γνωρίζομεν τὸν τρόπον καὶ τὰ μέσα τῆς θεραπείας τοῦ κ. Μπερτελὶν καὶ διὰ τοῦτο τίποτε δὲν δυνάμεθα νὰ εἴπωμεν διὰ τᾶς θεραπείας αὐτάς. Περιοριζόμεθα μόνον εἰς χρονογραφικὴν σημείωσιν.

"Ελάβομεν τὰ κάτωθι περιοδικά: Revue Spirite, Παρίσιοι, "Οντώβριος, μέ ἄρθρα τῶν κ. κ. Καρόλου Ρισέ, Ι. Μέγερ καὶ τοῦ κ.Κ. Φλαμμαριὸν περὶ τῶν μαρτυριῶν τῆς ἐπιζωῆς. I.e Bieniste, Παρίσιοι, ἀριθ. 32, 33 καὶ 34, Revue Suisse des Sciences Psychiques, Γενεύη Σ)βριος Όκτώβριος, μὲ ἄρθρον τοῦ κ. Ντενὶς ἐπὶ τῆς ἡθικῆς τοῦ Πνευματισμοῦ Simple Revue, Παρίσιοι, "Απρίλιος-"Ιούνιος, Πλούσιον εἰς ὅλην ξεχωριστήν, Φάρος, "Αλεξάνδρεια, ἀριθ. 32, Revue des Balkans, Παρίσιοι, "Οκτώβριος, 'Εθνική Ζωή, 'Αθῆναι 1 'Οκτωβρίου, Monto Occulto, Νεάπολις 'Ιταλίας, Σ)βριος-'Οκτώβριος, 'Αλήθεια, Σῦρος, ἀριθ. 21 καὶ 22, Μοῦσα, "Αθθῆναι, "Οκτώβριος, κλπ. κλπ. 'Ελάβομεν μελέτην τόῦ κ. Μιχ. Γαλανοῦ, Περὶ τὴν ψῆφον τῶν γυναικῶν, ἐν ἡ ἀναλυτικώτατα ἑξητάζεται τὸ ζήτημα.

**АЛДНДОГРАФІА** 

Spirituous. Σᾶς ἐγράψαμεν πρό ἡμερῶν.— ἀχ. Καραν. Τρίκκαλα. Ἐξ ὅσων γνωρίζομεν τοιοῦτον σύγγραμμα δὲν ὑπάρχει. 'Οπωσδήπλ ἀποτονθῆνε εἰς τὴν διεύθυνοιν Librairie d' art Stavrinos Cie, Rue Kasr-el-Nil, Le Gaire γράφοντες τῷ συστάσει μας.— Παπαν. 'Αλεξάνδρειαν. 'Ελάβομεν, εὐχαριστοῦμεν.—Ν. Μουτσ. Τρίκκαλα. Σᾶς ἐγράψαμεν ὅτι τὸ Πρακτορεῖον τὰ ἔστειλε εἰς Καρδίτσαν καὶ θὰ τὰ παρελάβατε ἤδη,—Γ. Φιλ. 'Ενταῦθα. 'Ο κ. Φράντζας εἰχεν ἐτοιμάσει ἀπάντησιν διὰ τὸ προηγούμετον τοῦ 'Εκλεκτικοῦ, τὴν ὁποίαν ἤλλαξε τώρα. Τὸ τελευταῖον πολὺ ἀνώτερον τῶν προηγουμέ ων. Γνωρίζετε βεβαὶως ὅτι ἡ πάλη τῶν ἰδεων ζωογονεῖ, Θιὰ ἡθέλαμεν νὰ σᾶς γνωρίσωμεν.

## ΤΡΑΠΕΖΑ ΑΘΗΝΩΝ

#### ANONYMOE ETAIPIA

'Ιδουθείσα τῷ 1898

ΚΕΦΑΛΑΙΟΝ (ἐξ δλοκλήφου καταβεβλημένον) ΔΡ. 48 000.000

#### EAPA EN AOHNAIZ

ΤΗΛΕΓΡΑΦΙΚΗ ΔΙΕΥΘΥΝΣΙΣ ; "ΑΘΗΝΟΚΛΗ,,

#### Y HOKATA ETHMATA:

ΕΝ ΕΛΛΑΔΙ: 'Αθήναι, 'Αγρίνιον, 'Αδριανούπολις, 'Αργοστόλιον, Βόλος. 'Ηράκλειον, Θεσσαλονίκη, 'Ιωαννινα, Καβάλλα, Καλάμαι, Λάρισσα, Λήμνος. Κάστρον, Μιτυλήνη, Πάτραι, Πειραιεύς, Ρέθυμνος, ΣΑΜΟΣ: Βαθύ και Καρλόβασι, ΣΜΥΡΝΗ, Σύρος, Τρίπολις, Χαλκίς. Χανιά, Χίος

ΕΝ ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΥΠΟΛΕΙ : Γαλατᾶ, Σταμπούλ

ΕΝ ΑΙΓΥΠΤΩ: 'Αλεξανδρεια, Κάϊρον, Πόρτ - Σάϊδ

ΕΝ ΚΥΠΡΩ: Λεμεσός, Λευκωσία - ΕΝ ΑΓΓΛΙΑ: Λονδίνον, Μάνζεστες

'Ανταποκριταί καθ' όλην την Ελλάδα και τίς τας κυριωτέρας πόλεις τοῦ κόσμου.

ΕΚΤΕΛΕΙΤΑΙ ΠΑΣΑ ΤΡΑΠΕΖΊΚΗ ΕΝ ΓΕΝΕΙ ΕΡΓΑΣΙΑ

#### OPOI KATAGEEEGN

'Aπὸ 8]21 'Ioυλίου 1921

## Είς δραχμάς

#### TAMIEYTHPION

μέχοι Δοχ. 3.000 ποὸς 4%,

### Είς συναλλαγμα έπί: